

Служите друг другу, каждый тем даром, какой получил, как хорошие домостроители многообразной благодати Божией (1 пет 4:10)

Есть разные дары, но Дух при этом всегда один. Есть разные служения, но служат при этом одному Господу. Есть разные действия, но все они производятся одним Богом, действующим во всех людях. В каждом из нас Дух являет Себя так, чтобы была польза для всех (1 кор 12:4-7)

Итак, умоляю вас, братья, ради милосердия Божия предоставьте ваши тела в живую, святую и угодную Богу жертву; служите Богу разумно: стремитесь не к внешнему подражанию веку сему, а к внутреннему преображению обновлением вашего ума, чтобы вы могли познавать, в чем воля Божия, что угодно Богу, в чем благо и совершенство (рим 12:1-2)

## Священник Георгий Кочетков

# Типы экклезиологии и служение верных

ПРОПОВЕДИ ТОМ 2





MOCKBA 2025

СВЯТО-ФИЛАРЕТОВСКИЙ ИНСТИТУТ

УДК 271.2-72(081) ББК 86.372 К 75

Кочетков Георгий, свящ. Церковь, её свойства и границы: Проповеди: В 2 т. — Москва: Свято-Филаретовский институт, 2025-

ISBN 978-5-89100-304-0

Кочетков Георгий, свящ. Типы экклезиологии и служение верных : Проповеди. Т. 2. — Москва : Свято-Филаретовский институт, 2025. - 356 c.ISBN 978-5-89100-314-9

Сборник проповедей свящ. Георгия Кочеткова «Типы экклезиологии и служение верных» посвящён вопросам жизни Церкви и включает разговор о разных типах экклезиологии, принципах личностности и соборности, служения и общения в Церкви, а также о дарах верных и их служениях в Церкви, включая служение женщин, каритативное и пастырское служение, и тему Церковь и история.

В книгу вошли проповеди, произнесённые с 90-х годов ХХ в. и до недавнего времени.

ISBN 978-5-89100-314-9 (Tom 2) ISBN 978-5-89100-304-0

- Свящ. Георгий Кочетков, 2025
- Свято-Филаретовский институт, оформление, 2025

#### Предисловие 4 13

РАЗДЕЛ І

ТИПЫ ЭККЛЕЗИОЛОГИИ: ЧТО ТАКОЕ ОБЩИННО-БРАТСКАЯ ЭККЛЕЗИОЛОГИЯ

О принципе неиерархичности в общине. Проповедь на Апостол (1 Пет 5:1-2, 5). 1 июля 1996 г. ↔ 21

О значении братства.

Слово после вечерни на Сретенской встрече Сретенско-Преображенского братства.

12 февраля 2000 г. ↔ 27

У нас лишь одно призвание. Проповедь на вечерне. Неделя о самарянке. 28 мая 2005 г. ↔ 35

О прозрении сердца и о ревности по Доме Господнем.

Слово после вечерни. Неделя о слепорождённом. 4 июня 2005 г. ↔ 41

О смирении, дерзновении и томлении нашего духа.

Проповедь на вечерне. Память свв. отцов I Вселенского собора. 11 июня 2005 г. < ↔ 46

Нам нужно обновление духовных даров. Слово после вечерни. Пятидесятница. 18 июня 2005 г. ↔ 55

По отдельности каждый из нас недостоин присутствия Христа, но мы не можем сказать того же о нашем Братстве и о нашей общине. Слово на открытие XXII Преображенского собора.

19 августа 2011 г. 💠 62

Только в соборной жизни можно преодолевать грехи и пороки.

Слово после вечерни. Неделя воспоминания Адамова изгнания.

5 марта 2011 г. № 67

Все христиане как Христовы ученики собираются вместе в содружество со Христом.

Слово после Литургии слова. Преображение Господне.

19 августа 2011 г. ↔ 76

Каждое таинство — это путь к полноте благодати. Слово перед Литургией слова. 19 февраля 2012 г. ↔ 79

О литургических таинствах в православной традиции. Слово перед Литургией слова. Преображение Господне. 19 августа 2012 г. 482

Будем строить духовный Дом, который и зовётся ныне Церковью. Проповедь на Апостол (1 Кор 3:9–17). 25 августа 2013 г.  $\div$  89

#### РАЗДЕЛ 2

ПРИНЦИПЫ ЛИЧНОСТНОСТИ И СОБОРНОСТИ В ЦЕРКВИ. ВОПЛОЩЕНИЕ СОБОРНОСТИ — СОЮЗЫ ЛЮБВИ: ОБЩИНА И БРАТСТВО. ИОАННОВСКАЯ ТРАДИЦИЯ В ЦЕРКВИ. ЦЕРКОВНЫЕ ПРИНЦИПЫ СЛУЖЕНИЯ И ОБЩЕНИЯ

Мы должны идти по пути познания духом того апостольского наследия, пророческого и гностического, которое дано нам Господом. Слово перед утреней. Память св. апостола и евангелиста Иоанна Богослова. 9 октября 1991 г. 

❖ 95

Надо войти в живую традицию ап. Иоанна, и тогда мы обретём духовную любовь.

Проповедь на утрене на Евангелие (Ин 21:15−25). Память св. апостола и евангелиста Иоанна Богослова. 9 октября 1991 г. + 97

Гностический и пророческий опыт в каких-то своих вершинах должен смыкаться с Божьей Истиной.

Слово после утрени. Память ап. Фомы. 19 октября 1991 г. 💠 99

О соборности церкви, идущей сверху и растущей снизу.

Слово после вечерни. 26 августа 2000 г. 💠 103

Нам следует подготовить себя к откровению соборности и личностности.

Слово после вечерни. Неделя о Закхее. 5 февраля 2011 г. 💠 110

Поминовение усопших — это подтверждение нашей веры во всеобщее воскресение.

Слово после утрени. 18 февраля 2012 г. 💠 116

Поместный собор не услышал пророков XX века, но принял и утвердил дар соборности.

Проповедь на утрене. Успение Всесвятой Богородицы.

28 августа 2017 г. ↔ 121

Нам открыты новые перспективы соборности.

Проповедь в день памяти свт. Тихона, патриарха Московского и всея России, и отцов Поместного собора Русской церкви 1917–1918 годов. 18 ноября 2018 г. 

∴ 127

Церковь — это сосуд любви, хотя и сосуд со строгими границами. Проповедь на Апостол (1 Кор 16:13–24). 6 сентября 2020 г.  $\div$  133

Ещё раз о возрождении агап и чина дьяконисс как явления через нас Света Христова.

Слово после вечерни. 21 ноября 2020 г. 💠 139

Мы ищем пути лучшего воплощения даров Божьих: сейчас в церкви требуются не столько монахи, сколько иноки. Проповедь на вечерне. Память прп. Феодосия Великого.

23 января 2021 г. ↔ 144

Новая соборность и трудности церковной жизни.

Слово после утрени на Преображенском соборе.

22 августа 2021 г. 💠 150

Целование мира или «интеллигентские поцелуйчики»? Проповедь на Апостол (1 Кор 16:13–24). 11 сентября 2022 г.  $\div$  155

Тайна почитания, поклонения и служения Богу, а также ближним и миру.

Слово после вечерни. Память отцов VII Вселенского собора.

22 октября 2022 г. ↔ 161

Когда между людьми нет никакого средостения, тогда возможна полнота радости и общения. Проповедь на Апостол (1 Ин 1:1–7). 21 мая 2023 г.  $\div$  165

Собирать Церковь — это и значит устанавливать в ней кафолические связи.

Слово после вечерни. Память св. ап. Андрея Первозванного.

12 декабря 2023 г. ↔ 171

Общины и братства — тайна жизни Церкви в единстве и свободе. Слово после вечерни. Собор святых устроителей и членов православных общин и братств. 31 января 2025 г. • 176

#### РАЗДЕЛ 3

ДАРЫ ВЕРНЫХ И ИХ СЛУЖЕНИЯ В ЦЕРКВИ. СЛУЖЕНИЕ СВЯТЫХ. СЛУЖЕНИЕ ЖЕНЩИН В ЦЕРКВИ; ПРЕСВИТЕРИДЫ И ДЬЯКОНИССЫ. КАРИТАТИВНОЕ СЛУЖЕНИЕ ЦЕРКВИ

Нам нужно думать о новой аскетике.

Слово после утрени. Суббота Сырной седмицы.

16 февраля 1991 г. 💠 183

О служении женщин в церкви.

Проповедь на вечерне. Неделя жён-мироносиц.

29 апреля 2017 г. 💠 189

О царском, священническом и пророческом достоинстве женщин в Церкви.

Проповедь на вечерне. Неделя жён-мироносиц. 5 мая 2020 г. 💠 194

Не идите против пути святых, которых учил Дух Святой! Слово после утрени. Неделя о слепорождённом. Память свв. Кирилла и Мефодия. 24 мая 2020 г. 

❖ 203

Ничего не должно делаться в церкви механически или идеологически.

Проповедь на Деяния (Деян 16:16-34).

Неделя о слепорождённом. 24 мая 2020 г. 💠 208

Церкви нужно восстанавливать то, что исторически было утеряно или забыто.

Слово после утрени. Пятидесятница. 7 июня 2020 г. 💠 214

Что нам мешает восстановить церковную традицию женских служений.

Слово после утрени. 4 октября 2020 г. 💠 218

Мы должны стремиться к преодолению всего, что мешает церкви быть прямой наследницей апостольской проповеди, апостольского слова и дела.

В церковной жизни насилие невозможно, поэтому нам надо осознавать новые смыслы и показывать пример, быть источниками благодати.

Слово после утрени. 11 сентября 2022 г. 💠 232

#### РАЗДЕЛ 4

СТАРШИЕ (ПЕРВЫЕ) И БОЛЬШИЕ В ЦЕРКВИ. АПОСТОЛЬСКОЕ, ПРОРОЧЕСКОЕ, ЕПИСКОПСКОЕ, ПРЕСВИТЕРСКОЕ И ПАСТЫРСКОЕ СЛУЖЕНИЯ В ЦЕРКВИ. СТАРШИНСТВО И ИЕРАРХИЧНОСТЬ. КЛЕРИКАЛИСТСКАЯ ЭККЛЕЗИОЛОГИЯ

Мы должны собирать Церковь Христову, всё истинное и праведное, не отказываясь ни от чего из того, что от Бога. Проповедь на утрене на Евангелие ( $M\kappa$  2:1–12, UH 10:9–16). Память свт. Григория Паламы. 3 марта 1991 г.  $\div$  239

Старец — всегда образец духовной свободы и радости. Проповедь на утрене. Память прп. Амвросия Оптинского. 23 октября 1991 г. ÷ 245

К святости призваны все.

Проповедь на утрене на Евангелие (Мф 11:27-30).

23 октября 1991 г. № 249

Христос — Священник, восставший по чину Мелхиседекову,

Он является для нас единственным истинным Священником.

Проповедь на литургии на Апостол (Евр 7:7–17).

Сретение Господне. 15 февраля 1997 г. 💠 251

Знамение пререкаемое — это и Христос в нас,

ибо и мы пререкаемся со Христом в сердце своём.

Проповедь на литургии на Евангелие (Лк 2:22–40).

Сретение Господне. 15 февраля 1997 г. 💠 255

О духе и смысле почитания святых.

Проповедь после вечерни. Память свт. Филарета, митрополита Московского. 1 декабря 2003 г. 

❖ 258

Старший в церкви — не обязательно пастырь, иерархическое лицо.

В Церкви должны быть отношения не только пастырства.

Проповедь на утрене на Евангелие (Ин 10:1-9). Память свт. Филарета, митрополита Московского. 2 декабря 2020 г. 

❖ 273

Главный импульс Богоявления.

Слово после утрени. Богоявление. 19 января 2021 г. 💠 279

Старшие в церкви должны совершать дело своего служения, чтобы все пришли к единству веры и познания Сына Божьего.

Проповедь на Апостол (Еф 4:7–13). 24 января 2021 г. 💠 284

О старших в церкви.

Проповедь на Апостол (1 Кор 9:1–12). 5 сентября 2021 г. 💠 289

Что значит сослужить Христу, что значит для нас быть священниками Бога Живого.

Проповедь на Апостол (Евр 4:14-5:6). 19 марта 2023 г. ↔ 293

Мы несём людям свет как сияние Божье через нашу веру во Христа.

Проповедь на Апостол (2 Кор 4:6–15). 17 сентября 2023 г. 💠 300

Апостол Павел хотел, чтобы в церкви старшими постепенно становились все.

Проповедь на Деяния (Деян 20:16-18, 28-36).

Неделя свв. отцов I Вселенского Собора. 1 июня 2025 г. 💠 306

#### РАЗДЕЛ 5

ЦЕРКОВЬ И ГОСУДАРСТВО, ОБЩЕСТВО, КУЛЬТУРА, НАЦИЯ.

ЦЕРКОВЬ И ИСТОРИЯ; ТРИ ИСТОРИЧЕСКИЕ ЭПОХИ:

ДОКОНСТАНТИНОВСКАЯ, КОНСТАНТИНОВСКАЯ

И ПОСТКОНСТАНТИНОВСКАЯ. ТЫСЯЧЕЛЕТНЕЕ ЦАРСТВО ХРИСТА

В Боге всё сходится — и в Царстве Небесном все противоречия будут устранены.

Слово после вечерни. Память свв. отцов семи Вселенских соборов.

30 мая 1998 г. 💠 315

Нам есть что сказать и спеть о наших святых.

Слово после утрени. Неделя русских святых. 21 июня 2020 г. 💠 322

Наше возрождение невозможно без покаяния и стремления к Свету.

Слово после утрени. 1 ноября 2020 г. 💠 331

Мы должны учиться новой жизни и на земле, и на Небе.

Проповедь на Апостол (2 Кор 5:1–10). 7 ноября 2020 г. 💠 335

Кризисы церкви и её возрождение.

Слово после утрени. 13 декабря 2020 г. 💠 342

Кто знает смысл истории, тот не унывает.

Слово в Неделю святых праотцев. 27 декабря 2020 г. 💠 347

Обавторе ↔ 353

#### ПРЕДИСЛОВИЕ

Экклезиологические проповеди — это одна из самых важных тем в гомилетическом наследии церкви. Мы это прекрасно понимаем, так как проповедник стоит лицом к лицу именно к церковному собранию. Даже если оно недостаточно или не очень качественно собрано, даже если люди не очень хорошо знают друг друга, у них есть общий интерес, у них есть общее стремление, а иногда одни и те же вопросы, одни и те же проблемы. Поэтому говорить о церкви в церкви совершенно необходимо. Церковь - живой организм, который существует в каком-то часто инородном окружении. Наряду с членами церкви в обществе есть люди, которых таковыми назвать нельзя. Поэтому людям очень важно понимать не просто, зачем они ходят в храм, не просто, зачем они исполняют те или иные традиции, обряды, но и как общаться с людьми внешними. Очень важно церкви понимать и самоё себя.

Церковь должна адекватно воспринимать себя в той реальности, которая не только предначертана как идеал или как призвание, но которая существует в нашей современной жизни со всеми её проблемами. Церковь должна понимать, видеть, что она духовно движется, что это живой организм. Помочь этому восприятию, преодолеть индивидуализм слушателей может именно проповедник. Не все священники, к сожалению, решаются проповедовать на экклезиологические темы. Это печально, хотя и бывает понятно, так как есть чего опасаться в самой церкви и вне её. Экклезиологическое сознание, как правило, плохо развито. В церкви очень развит

фундаментализм, а также клерикализм. Клерикалистская экклезиология и фундаменталистское толкование христианской жизни или восприятия христианской жизни — это очень серьёзные опасности. В церкви очень важно, чтобы люди не боялись общаться друг с другом. Общение и служение должны быть хорошо понятны всем членам церкви от мала до велика, даже если почему-то на данный момент человек не может в полноте осуществлять этих вещей в жизни, на практике. Экклезиологические проповеди нужны и людям и более, и менее подготовленным, совсем простому народу, скажем так, простецкому, необразованному, и людям высокой культуры, интеллигентным людям, или, скажем, богословам.

Они нужны и самому проповеднику. Очень часто священнику, который проповедует, думая при этом о церкви, открываются какие-то важные вещи именно во время проповеди. Во время проповеди человек вдруг доходит до каких-то глубин, до которых раньше он, может быть, не доходил. Это представляет большой интерес и большую ценность. К сожалению, сейчас очень мало проповедников, если вообще они есть, которые глубоко и целостно видят церковь, её реальное состояние и могут беспристрастно обсуждать церковные проблемы даже с амвона, не только где-то в кабинетах или в каких-то комиссиях, или в церковных учебных заведениях.

Ещё один очень сложный и совсем не общеизвестный вопрос — особенности разных экклезиологий, типы экклезиологий. Нельзя сказать, что всем понятно, что такое типы экклезиологий, почему церковь одна, а экклезиологий может быть несколько. На протяжении длительного времени церковь считала, что как раз экклезиология должна быть единой, точно так же как и догматика. Но оказалось, что экклезиология имеет свою специфику.

Экклезиологические проповеди нельзя в точном смысле слова назвать догматическими. Догмата о церкви нет, есть только формула во второй части Символа веры, но этой формулы бывает недостаточно, тем более что она и понимается иногда по-разному. Например, слово «соборная» многим непонятно. «Церковь соборная» — что это значит? Если мы посмотрим в греческом оригинале, то там будет стоять «церковь кафолическая». Особенно важно, что именно на Руси это слово было переведено как «соборная». А на Западе обычно его понимают

больше как «вселенская», как качество вселенскости церкви. Важно объединить и то и другое, ибо верно то и другое. Кафолическая церковь — это значит вселенская и соборная вместе, это перевод одного и того же понятия двумя словами. Поэтому нужно пояснять это людям, нужно говорить о том, что церковная история — непростая история, и что в церкви приходилось делать разные акценты, по-разному устраивать свою внутреннюю жизнь в разные эпохи. И надо, конечно, из этого делать какие-то выводы.

В проповеди это вполне возможная тематика, и даже не просто возможная, а, скажем прямо, необходимая. Люди должны понимать, что есть привычная нам экклезиология, скажем, поместно-приходская или поместно-диацезальная. Ещё есть экклезиология евхаристическая, её замечательно описал в середине прошлого века отец Николай Афанасьев. И хотя это до сих пор вызывает споры, однако уже большинство церковного народа и богословов признали возможность и даже необходимость вспомнить об этой экклезиологии и включить её хотя бы по элементам в современную церковную жизнь, потому что старой экклезиологии, традиционной, уже не хватает. Но кроме евхаристической экклезиологии и экклезиологии поместно-приходской, или поместно-диацезальной, существуют ещё другие экклезиологии — экклезиология клерикалистская, которая тоже в наше время себя очень часто проявляет и которая требует разъяснения: почему, если в церкви есть иерархия, это ещё не значит, что должна быть клерикалистская экклезиология. А эта экклезиология однозначно входит в противоречие с соборностью церкви, с её кафоличностью.

Но есть ещё одна экклезиология — общинно-братская. Она была нами обнаружена и описана только в конце XX века, и о ней тоже надо говорить. Это то, что, к сожалению, не выделял в своих работах отец Николай Афанасьев, не отличая эту экклезиологию от евхаристической, а это необходимо делать. Надо обращать внимание современных людей, которые заражены индивидуализмом и т. п., что в церкви сейчас много того, что внутренне противоречит качеству единства церкви. Это не то, что выливается в раскол и т. д., но внутренний индивидуализм и недостаточная глубина и осведомлённость верующих людей приводят к тому, что люди не способны воспринять и воплотить в жизни именно

качество соборности церкви, а также, следовательно, и остальные её качества: единство, святость и апостоличность.

Общинно-братская экклезиология — это не просто находка, это чрезвычайно актуальная вещь. Сейчас в церкви нужны все экклезиологии, церковь не может существовать единообразным способом. Все приверженцы внешнего единообразия всегда грешат против соборности и против историчности, против того, что Бог нам даёт в разные эпохи, в разное время, в разных обстоятельствах жизни церкви. Так что говорить о разных типах экклезиологии принципиально важно, это имеет большое не только теоретическое, но и практическое значение.

Конечно, во время проповеди часто приходится затрагивать вопрос о дарах верующих людей, о тех дарах, которые Господь даёт всем верующим во Христа, всем верным членам церкви. А коли есть эти дары, то должны быть и служения. Как говорил ап. Пётр: «Каждый служи тем даром, какой получил» (см.: 1 Пет 4:10 «Служите друг другу каждый тем даром, какой получил»), а ап. Павел добавляет: «Дух один, а дары различны» (см.: 1 Кор 12:4). Это принципиальная основа для таких проповедей. Именно эти слова апостолов имеют в наше время огромное значение. Ведь многие люди считают, что их вера нужна только им для утешения, только для их собственных часто просто житейских нужд, чтобы поменьше было трудностей в жизни, печалей, горестей, страданий и т. д. В крайнем случае ещё люди готовы вспомнить о самых своих близких и любимых людях. Но дальше их духовный взгляд обычно не простирается, что очень жалко. Люди часто не думают о том, что не только им должна служить церковь, не только от Бога они должны получать помощь и дары, но что они сами должны служить и сами должны свои дары воплощать в служениях. Сколько даров, столько и служений. Никто никогда не назовёт полный список даров, а значит, и служений.

Всё это нужно пояснять. Очень важно, чтобы верующие люди не были просто потребителями, чтобы они могли воплощать свою жизнь в полноте, познавать своё призвание свыше, призвание от Бога, чтобы они знали, какая идея и какой идеал должен их вдохновлять. Это непростые вопросы, они не очень традиционные, хотя и очень древние, люди не всегда об этом задумываются. Однако именно проповедник может и должен обострить это чувство общности, общего служения, и при этом

личностной ответственности. Есть наша общая ответственность, соборная ответственность церкви, а есть личная и личностная ответственность и личное усилие по воплощению своих даров в служениях. Служение всегда благодатно, но никогда нельзя нести его только лишь как крест, имея в виду тяжесть креста. Служение — это действительно крест, но это крест радостотворный, это тоже надо обязательно пояснять слушателям.

Вот такие замечательные вопросы раскрываются в данном томе. Экклезиологических проповедей очень не хватает, поэтому я надеюсь, что публикуемая книга вызовет интерес и адекватную реакцию, какая бы они ни была — только положительная, отрицательная или ещё какая-то. Конечно, я надеюсь, что эти проповеди заинтересуют очень многих людей, а может быть, даже вызовут и плодотворную дискуссию, а также придадут уверенности проповедникам, что их проповедь может быть плодотворной и благодатной, т. е. быть действительно служением церкви — и в церкви, и вокруг неё.

Свящ. Георгий Кочетков, 12.06.2025



Священник Георгий Кочетков в часовне Свято-Филаретовского института.  $2024 \, \mathrm{r.}$ 

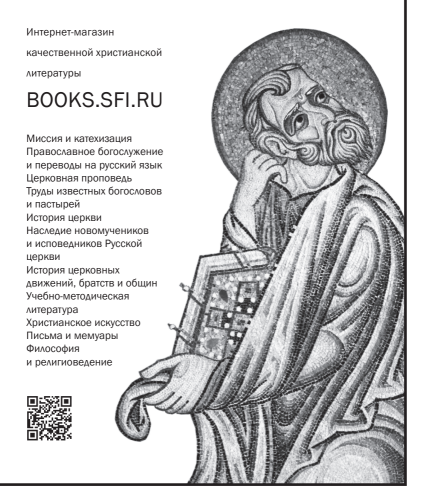
#### ОБ АВТОРЕ

Священник Георгий Кочетков (род. 1950 г.) окончил Ленинградскую духовную академию. Магистр (кандидат) богословия Свято-Сергиевского православного богословского института в Париже. Основатель и духовный попечитель Сретенско-Преображенского братства. Основатель и первый ректор Свято-Филаретовского института. Основатель и главный редактор журнала «Православная община». Специалист по проблемам православного богослужения и переводам православных литургических текстов на русский язык. Автор богословских исследований, в первую очередь по экклезиологии, проблемам духовного и гуманитарного образования, а также трудов по миссии и катехизации, основанных на научном и многолетнем личном практическом опыте.

# книги



Свято-Филаретовский институт





# ПРЕДАНИЕ

### интернет-магазин христианской литературы www.predanie.org

#### Широкий выбор христианской литературы:

- Православие и современность
- Миссия и катехизация
- Проповедь и свидетельство
- Богослужение и таинства
- Христианство и искусство
- Общинно-братская жизнь
- История церкви
- Богословие
- Наследие новомучеников и исповедников российских

Среди авторов книг — новомученики и исповедники веры: свящ. Анатолий Жураковский, прпмц. Мария (Скобцова) и др., а также современные христианские богословы и мыслители: протопр. Виталий Боровой, академик Сергей Аверинцев, митр. Иоанн (Зизиулас), Христос Яннарас, свящ. Георгий Кочетков, Н. А. Струве, поэт О. А. Седакова и многие другие.

Произведения философов и богословов русского религиозного возрождения: протопр. Николая Афанасьева, прот. Сергия Булгакова, Николая Бердяева и других.

#### Многие издания являются уникальными:

- переводы книг, осуществленные силами преподавателей Свято-Филаретовского института (СФИ) (sfi.ru);
- материалы по новейшей истории церкви в многотомном издании «Христианский вестник»;
- исследования по миссиологии и катехетике, в т. ч. по истории миссии и катехизации;
- серия переводов Православного богослужения на русский язык, подготовленных переводческой группой под руководством проф.-свящ. Георгия Кочеткова;
- беседы для тех, кто готовится к вступлению в Церковь.

#### Православная газета «Кифа» (gazetakifa.ru) Журнал «Православная община», основные темы:

- православие как правая вера и верное прославление Бога, как напряженный поиск внутренней и внешней правды и истинности жизни человека и исторической церкви;
- община как собирание со Христом и посильно воплощаемое единство жизни во Христе, как общение с Богом и ближними во взаимной любви.

Свящ. Георгий Кочетков типы экклезиологии и служение верных проповеди · том 2

свято-филаретовский институт 105066, Москва, вн. тер. г. муниципальный округ Басманный, пер. Токмаков, д. 11

Тел.: (495) 623-0380

E-mail: info@sfi.ru · http://www.sfi.ru

#### Издание подготовили:

выпускающий редактор Кирилл Мозгов составитель Анна Лепёхина дизайн Анна Данилевич вёрстка Анна Лепёхина корректор Марина Писаревская

Благодарим за помощь Ольгу Виноградову, Максима Дементьева

В оформлении использован фрагмент росписи «Сотворение мира» инокини Иоанны (Рейтлингер). Часовня св. Василия Великого в доме Содружества св. Албания и прп. Сергия. Лондон. 1945–1947 гг. На с. 352 — фото Бориса Левицкого

Подписано в печать 28.07.2025. Формат 60×90/16 Бумага офсетная. Гарнитура Осtava. Объём 22,25 печ. л. Тираж 500 Отпечатано в типографии ФГБУ «Издательство «Наука» 121099, Москва, Шубинский пер., д. 6, стр. 1 Тел./факс (495)276-7735 · https://www.naukapublishers.ru Тип. зак. 25-1070





Издания Свято-Филаретовского института вы можете приобрести в интернет-магазине СФИ воокs.sfi.ru и в интернет-магазине PREDANIE.ORG